
~ 40 ~ В І С Н И К  Київського національного університету імені Тараса Шевченка ISSN 1728-3817 
 

 

УДК 550.4:001 
В. Вилков, канд. филос. наук, доц., 

А. Погорилый, канд. филос. наук, доц. 
Киевский национальній университет имени Тараса Шевченко, Киев 

 
"ИДЕЯ ЕДИНСТВА ЧЕЛОВЕЧЕСТВА" КОНЦЕПЦИИ НООСФЕРОГЕНЕЗА 

В.И. ВЕРНАДСКОГО В КОНТЕКСТЕ ФИЛОСОФСКОГО ДИСКУРСА ХХ ВЕКА 
 
В статье представлен анализ основных эпистемологических, философских и политико-идеологических предписаний 

интерпретации В. Вернадским идеи единства человечества.  

 
Если рассматривать взгляды В.И. Вернадского в 

контексте идейной и политико-идеологической атмос-
феры советской эпохи, то следует отметить, что его 
работы, имевшие философское значение, в массе сво-
ей либо аполитичны, либо даже идеологически оппози-
ционны. В главном – они дистанциированы от идеоло-
гически-классового толкования морали и научного ми-
ровоззрения (отождествленного с коммунистическим, 
"ядром которого" была признана марксистско-
ленинская философия), далеки от общепринятого в то 
время подхода в интерпретации философских проблем 
естествознания, по ряду базовых постулатов альтерна-
тивны догматам социальной философии, господство-
вавшим в СССР в качестве метанаррации.  

В советских изданиях и переизданиях работ 
В.И. Вернадского оценок упомянутой специфики нередко 
избегали. Изредка его мягко критиковали за противопос-
тавление науки и философии. Но зачастую, в различных 
комментариях, предисловиях и послесловиях, их авторы 
активно дополняли или привязывали высказывания, 
идеи и проектные выводы естествоиспытателя о прош-
лом и настоящем научной мысли, насущных проблемах 
бытия человечества, перспективах его будущего, во-
первых, к цитатам из трудов классиков марксизма. Во-
вторых, как правило, истолковывали их в рамках научно-
методологической или экологической проблематики, в 
контексте обоснования (теоретической иллюстрации) 
неоспоримых преимуществ социалистического строя в 
разумном и гуманном освоении природы перед хищни-
ческим и варварским капиталистическим/империалис-
тическим ее использованием. Посредством чего, собст-
венно, и делали (текстуально "выкраивали") из "великого 
натуралиста" диалектического материалиста, а его кон-
цепцию и взгляды позиционировали как дальнейшее 
развитие марксистско-ленинской научной мысли в ее 
непримиримой борьбе против субъективного идеализма 
и вульгарного/механистического материализма (напри-
мер, взгляды А.М. Деборина). При этом некоторые и 
очень принципиальные идеи модели тотальности "био-
геохимической" и "геологической обусловленности гене-
зиса научной мысли" как первопричины развития чело-
вечества и хода всемирной истории, которые явно про-
тиворечили аксиоматике марксизма и партийно-
государственной идеологии, исключались из публикаций 
его работ в СССР.1 

Следует также отметить, что работы В.И. Вернадс-
кого имеют свой понятийно-терминологический аппарат. 
Они грешат излишним повторением главных постулатов, 
а также смысловым усилением в обосновании лексичес-
кой конструкцией, подчеркивающей жесткую линейную 
детерминацию процессов генезиса человечества – так 
называемую "принудительную каузальность", свойст-
венную классической научной рациональности – и пред-
ставленную такой формой констатации, как "рано или 
                                                                  
1 Те важные фрагменты текста, которые исключены из изданий указан-
ного периода, например, публикации "Размышления натуралиста" кн. II 
Научная мысль как планетарное явление" (1977 г.) цитируются по элек-
тронному ресурсу и выделены жирным шрифтом. Станицы электронно-
го варианта работы обозначены при цитировании латинской "р".  

поздно", "так или иначе". Тогда как безмерный, как и у 
физиолога В.И. Павлова, пиетет ученого в оценке роли 
естественнонаучного знания, объективной потребности 
его глобального развития, предстал противоположнос-
тью четкой антисциентистской мировоззренческой и об-
щественной позиции известного философа, гуманиста и 
неординарного ученого П.А. Флоренского, объявившего 
в 20-х, что "научное знание – труха".  

Можно признать, что одной из системообразующих 
эпистемологических установок В.И. Вернадского (в 
специфике которой, особенно в работах начала мину-
вшего века, просматривается веяние времени популя-
рности неокантианства, в частности, влияние баденс-
кой школы) является теоретико-методологическое со-
поставление, а зачастую и резкое противопоставление, 
"философского миропредставления" ("философских 
конструкций", ассоциируемых в основном с натурфило-
софскими учениями, знанием о "культуре", мировозз-
ренческими концептами) – естествознанию. Согласно 
представлению ученого, атрибутивные черты филосо-
фского отображения мира – это особый спектр и спо-
соб видения реалий, абсолютизация предписаний ари-
стотелевской логики, аксиологичность, "спекулятив-
ность", неспособность выйти за пределы смыслов "по-
нятий-слов", претензия на "абсолютную истину", при ее 
недоказуемости. В отличие от него, "научную мысль", 
"точную науку", "науки о природе" характеризуют: иск-
лючительный сциентизм (познание без обращения к 
"идеям добра и зла"), непосредственно фиксируемая 
реальность объекта исследования, развитая методоло-
гия и инструментарий познания, "понятия-предметы", 
"научный аппарат фактов", системы "классификаций" и 
"эмпирических обобщений", математизация, объектив-
ность ("общеобязательность научных истин для всякой 
личности"), "точные логические выводы". Но при этом в 
итоге, в интерпретации натуралиста, научное знание, 
предназначенное только для поиска истины, а не для 
апологии/критики ценностей, всегда конкретно-
исторично, продуцирует не абсолютные, а "относите-
льные утверждения". Помимо этого, наука "интернаци-
ональна", "едина и одинакова для всех времен, социа-
льных сред и государственных образований". И, на-
оборот, философий, предлагающих ответ на вопрос о 
"цели и смысле жизни" человеческого существования, 
было и может быть много. Таким образом, в своей сути 
размежевание философии и науки как несопоставимых 
проявлений индивидуальных или социально-групповых 
представлений, в одном случае, и "царства разума 
единого человечества", в другом, – это разграничение 
двух идейных и мыслительных практик. Первая из них 
оценивается и понимается естествоиспытателем как 
четко логически выстроенная метафизика "отвлечен-
ных понятий", "идеологические построения", а также 
"интуитивизм и иллюзорность", ценностно ориентиро-
ванный субъективизм и всевозможная социальная ан-
гажированность ("проявление личности", конфессиона-
льная, классовая или национальная предвзятость) в 
выборе аргументации, обосновании выводов, опреде-

© Вилков В., Погорилый А., 2013



ISSN 1728–2713 ГЕОЛОГІЯ. 3(62)/2013 ~ 41 ~ 

 

 

лении предписаний деятельности. Вторая же (хотя, по 
утверждению ученого, и "лишенная логической строй-
ности") расценивается как научно-теоретическое и 
практически-преобразующее мышление, определяю-
щее сущность всякого человеческого бытия и первоос-
нов его жизнедеятельности. В таком контексте расши-
рительного понимания науки как синонима разума ее 
генезис представляет собой, в оценках ученого, "исто-
рию создания в биосфере геологической силы – науч-
ной мысли". "Она не случайна, – пишет В.И. Вер-
надский, – как всякое природное явление, она законо-
мерна, как закономерен в ходе времени палеонтологи-
ческий процесс, создавший мозг Homo sapiens и ту со-
циальную среду, в которой как ее следствие, как свя-
занный с нею природный процесс создается научная 
мысль, новая геологическая сознательно направляе-
мая сила" [3, с. 38, 60-63, 69-70, 77, 85, 114, 22; 4, р. 9].  

В рамках модели ноосферогенеза идея "научного 
единства человечества" [3, c. 60] имеет своим законо-
мерным следствием то, что естествознанию, в отличие 
от философского или же религиозного осмысления 
мира, отводится главенствующая роль. И хотя 
В.И. Вернадским и признается, что две "эти области 
человеческого сознания находились и находятся в тес-
нейшем взаимодействии друг с другом", а в "Научной 
мысли" (в основном, написана в 1937–1938 гг.) даже 
констатируется, что наука от философии "неотделима 
и не может развиваться в ее отсутствие". Тем не мене, 
особенно в начале ХХ века, им подчеркивалось, что, 
если "всмотреться в исторический ход развития мысли, 
то можно заметить, что все новые крупные открытия 
или научные обобщения – рано ли, поздно ли – нахо-
дят свое отражение и переработку в философской мы-
сли; и, в случае, если они стоят уже вне пределов уже 
существующих философских систем, способствуют 
созданию новых. … В этом смысле научная деятель-
ность до известной степени предшествует философс-
кой работе". А "научные обобщения и открытия" "после 
своего установления в умах" людей становятся "объек-
тами философского мышления, меняют содержание, 
доступное философии", "проявляются в генезисе ее 
систем и понятий", объективно стимулируют "проявле-
ния философского гения", "новые созидания философ-
ской мысли и новые философские течения" [2, с. 180-
181]. Впрочем, можно отметить, что имплицитно идея 
"суверенитета" "всеобщего" или "планетарного" прояв-
ления человеческой мысли ("научных исканий", "науч-
ной работы") по отношению к частному или иллюзор-
ному проявлению духа и организации жизни сообществ 
отстаивалась В.И. Вернадским и в советский период. 
Например, в той же "Научной мысли", где одной из фу-
ндаментальных предпосылок перехода биосферы в 
ноосферу он объявляет "свободу научного искания", 
"освобождение его от религиозных, философских 
или социальных пут" [4, p. 10]. 

Первостепенный интерес русского ученого и советс-
кого организатора науки к ее истории, которую он из-
меряет, в отличие, например, от Т. Куна, не 3-4-мя сот-
нями лет, а, как минимум, несколькими десятками ты-
сяч (поскольку человек, пишет он, "выработал в социа-
льной среде научную мысль" 10-20 тыс. лет назад [3, 
с. 23-24]), не случаен. Ибо феномен "истории науки" как 
"одной из жизненно важнейших научных дисциплин 
человечества" – не только сциентистское кредо, естес-
твенноисторический импульс и системообразующая 
первопричина в его модели генезиса "биосферы", но и 
единственный путь ее познания. В дальнейшем – осоз-
нанного созидания ноосферы. И пусть "история научно-
го знания еще не написана", признает В.И. Вернадский, 

однако: "История научного знания есть история созда-
ния в биосфере нового основного геологического фак-
тора – ее организованности, выявившейся стихийно в 
последние тысячелетия". Более того: "Биосфера ХХ 
столетия превращается в ноосферу, создаваемую 
прежде всего ростом науки, научного понимания и ос-
нованного на ней социального труда человечества. … 
Необходимо подчеркнуть неразрывную связь ее созда-
ния с ростом научной мысли, являющейся первой не-
обходимой предпосылкой этого создания" [3, с. 31]. В 
самой же совокупности "наук о биосфере и ее объек-
тах" ученый выделяет в качестве тех базовых, что ока-
зывают "влияние на строение ноосферы", лишь "две 
области человеческого ума". Это "науки общие для 
всей реальности (физика, астрономия, химия, матема-
тика)" и "науки о Земле (биологические, геологические 
и гуманитарные") [3, с. 93, 110]. В данном случае, заяв-
ленная классификацией принадлежность "гуманитар-
ных дисциплин" вполне логична с точки зрения учения 
В.И. Вернадского. Поскольку, в его понимании, "новую 
форму энергии", которая – "все возрастая последние 5-
7 тыс. лет" – "создает ноосферу", "можно назвать энер-
гией человеческой культуры или культурной биохими-
ческой энергией" [3, с. 108-109, 95]. 

По сути, научному знанию и познанию 
В.И. Вернадский придает онтологический, природно-
телеологический статус. В его понимании они с безус-
ловной необходимостью (без существенных исключе-
ний, сознательного влияния человеческой воли, в его 
терминологии – "стихийно") детерминируют не только 
весь масштабный "биогеохимический" генезис рода 
человеческого, но и ход исторического процесса, его 
объективную логику. Так, анализируя мироощущение 
"приближения варварства и крушения цивилизации", 
которые стали господствовать в обществе первой тре-
ти ХХ века, он, в качестве альтернативы таким общест-
венным настроениям и предлагает свой универсаль-
ный закон развития человечества и хода всемирной 
истории. Т.е. ту формулу объективной и самой фунда-
ментальной причинно-следственной связи, которая, 
вопреки любым социальным, политическим, геополи-
тическим общественным процессам и факторам, как, 
впрочем, независимо от различных идеологий, опреде-
ляет все человеческое бытие, порождает необрати-
мость развития биосферы в ноосферу. "Процессы, по-
дготовлявшиеся многие миллиарды лет, – утверждает 
естествоиспытатель, определяя сущность ноосферы, – 
не могут быть преходящими, не могут остановиться. 
Отсюда следует, что биосфера неизбежно перейдет" "в 
ноосферу, т.е. что в истории народов, ее населяющих, 
произойдут события, нужные для этого, а не этому 
процессу противоречащие" [3, с. 19, 33, 36]. А оценивая 
в конце 30-х интенсивную фашизацию ряда стран ми-
ра, а также пророчески указывая на очевидную вероят-
ность "еще более варварской и бессмысленной бойни" 
– чем Первая мировая – из-за агрессивности "белой 
расы" и под прикрытием многовековой христианской 
"демократической" демагогии, ученый, полагаясь лишь 
на аксиоматику своей теории, оптимистично оценивает 
перспективы мировой истории, подчеркивает, что 
"страхи о возможности крушения цивилизации лишены 
основания". "Цивилизация "культурного человечества" 
– поскольку она является формой организации новой 
геологической силы, создавшейся в биосфере, – гласит 
его вывод, – не может прерваться и уничтожиться, 
так как это есть большое природное явление, отвеча-
ющее исторически, вернее геологически, сложившейся 
организованности биосферы" [3, с. 33]. 



~ 42 ~ В І С Н И К  Київського національного університету імені Тараса Шевченка ISSN 1728-3817 
 

 

С позиций альтернативности философии и науки 
В.И. Вернадский предлагает и свою достаточно критич-
ную интерпретацию идейного наследия и общественно-
политической доктрины основателей марксизма, что, 
кстати, представляет собой тот исключительный слу-
чай, когда он ссылается или упоминает в своих работах 
его основных представителей. Так, естествоиспыта-
тель утверждает, что К. Маркс и Ф. Энгельс "не отде-
ляли науку от философии" и в своей исторической 
ограниченности реалиями середины XIX века не виде-
ли "примата" первой над второй. И хотя они и "выявили 
глубочайшее социальное значение научной мысли, 
которая философски интуитивно выявлялась из пред-
шествующих исканий "утопического социализма"", тем 
не менее, "значение науки как основы социального пе-
реустройства в социальном строе будущего выведено 
Марксом не из философских представлений, но в ре-
зультате научного анализа экономических явлений". 
Таким образом, констатирует советский ученый, "Маркс 
и Энгельс" "реально положили основы "научного" (не 
философского) социализма". И лишь так интерпрети-
ровав идейные истоки и суть марксизма, натуралист и 
признает: "В этом отношении то понятие ноосферы, 
которое вытекает из биогеохимических представлений, 
находится в полном созвучии с основой идеей, прони-
кающей "научный социализм"" [4, p. 11]. 

Анализируя идейные установки творца теории ноо-
сферы, следует учитывать и то, что его взгляд не толь-
ко на природу общественного бытия, но и на сущность 
человека принципиально отличается от марксистского 
социально-философского подхода (например, Марксо-
ва её определения в "Тезисах о Фейербахе"). В частнос-
ти, мыслитель заявляет: "Человек, как и все живое, не 
является самодовлеющим, независимым от окружаю-
щей среды природным объектом. … Биогеохимик из нее 
исходит и стремится точно и возможно глубоко понять, 
выразить и установить эту функциональную зависи-
мость. Философы и современная философия в по-
давляющей мере не учитывают эту функциональ-
ную зависимость человека как природного объекта 
и человечества как природного явления от среды их 
жизни и мысли" [4, p. 3]. В итоге, основной постулат, в 
общем-то, звучит как кредо пусть и осовремененного 
("биогенетического"), но, тем не менее, натуралистичес-
кого детерминизма и предопределенности, почти фата-
льности ноосферогенеза, исключающей "историческую 
случайность", свободу выбора и действия человека, 
влияние идеологий. "Поворот в истории мысли, сейчас 
идущий, – пишет В.И. Вернадский, – независим от воли 
человека и не может быть изменен ни его желанием, ни 
какими бы то не было проявлениями его жизни, общес-
твенными и социальными" [цит. по: 6, с. 11].  

Тут также подчеркнем, что, по мнению естествоис-
пытателя, бесчисленные тысячелетние ценностно-
ориентированные философские идеологемы и религи-
озные представления о всемирной истории не были 
научными. Они не "вытекали из научных фактов", а 
потому с их выводами "о значении человека и значении 
человеческой истории" "можно не считаться". И наобо-
рот, в научной работе, т.е. исследовании с сугубо науч-
ных позиций и обобщений (геологии, биологии, архео-
логии), следует опираться на "новый факт в истории 
планеты первостепенного геологического значения", 
который "заключается в выявлении создаваемой исто-
рическим процессом новой психозойной или антропо-
генной геологической эры", что в ее "сущности палео-
нтологически определяется появлением человека". При 
таком же способе рассмотрения всемирная история 
человечества (по сравнению с ее философским или 

религиозным истолкованием) должна изменить своей 
масштаб. Ибо, "с геологической точки зрения", ее поря-
док (миллионы, а не сотни тысяч лет) существенно 
превосходит по своей продолжительности "историчес-
кий процесс человеческих обществ" [3, c. 27-28]. Да и 
вообще, согласно представлениям великого натурали-
ста, в социетальном, глобальном цивилизационном 
измерении идея прогресса человечества имеет право 
на существование только лишь в рамках научного зна-
ния. "В результате долгих споров о существовании про-
гресса, непрерывно проявляющегося в истории чело-
вечества, можно сейчас утверждать, – пишет он, негла-
сно солидаризируясь с адептами теоретической моде-
ли цикличности существования социальных систем, 
например, концепцией П. Сорокина, – что только в 
истории научного знания существование прогресса в 
ходе времени является доказанным. Ни в каких дру-
гих областях человеческого быта, ни в государст-
венном и экономическом строе, ни в улучшении 
жизни человечества – улучшении элементарных 
условий существования всех людей, их счастья – 
длительного прогресса с остановками, но без возв-
ращения вспять, мы не замечаем. Не замечаем мы 
его и в области морального философского и рели-
гиозного состояния человеческих обществ" [4, р. 6]. 

Фактически, для концепции перехода биосферы в 
ноосферу В.И. Вернадского – вопреки различным фило-
софским теоретическим моделям – аксиоматичным яв-
ляется убеждение в том, что история человечества как 
"биогенной силы" – это не история развития обществен-
но-политических систем или культуры, особенно ее ду-
ховной составляющей. Безусловно, текстуально, такая 
интеллектуальная позиция представителя естествозна-
ния отстаивается и аргументируется не столь радикаль-
но. Она проводится как идея, согласно которой культур-
ная и политическая история вторичны по отношению к 
естественной истории возникновения и превращения 
человечества в главную и разумную преобразующую 
силу природы, а поэтому закономерно и неизбежно по-
дчинены ей. Так, с одной стороны, утверждает он, "че-
ловечество едино", а "процесс полного заселения биос-
феры человеком – обусловлен ходом истории научной 
мысли" и связан с прогрессом производительных (тех-
нических и особенно "транспортных") сил. В ХХ веке он 
активно стимулируется "взрывом научного творчества", 
интенсификацией и глобализацией информационно-
коммуникационных взаимосвязей, тем самым, появле-
нием "возможности мгновенной передачи мысли, ее од-
новременного обсуждения всюду на планете". С другой 
стороны, неизменно подчеркивает В.И. Вернадский, не-
смотря на иллюзии "социальных сил", которые "считают-
ся в значительной степени свободными от среды, в ко-
торой идет история человечества", "среда эта – биосфе-
ра – имеет совершенно определенное строение, опре-
деляющее все без исключения в ней происходящее, не 
могущее коренным образом нарушаться идущими внут-
ри ее процессами". Даже в том случае, когда происходит 
"борьба с этим основным историческим течением" гло-
бализации научного общения и мышления, подчеркива-
ет он, намекая, в том числе, на жесткую политику изоля-
ционизма советских властей и заявления о "неизбежном 
обострении классового противостояния" (В.И. Сталин), 
она "заставляет и идейных противников фактически ему 
подчиняться. Государственные образования, идейно не 
признающие равенства и единства всех людей, пытают-
ся, не стесняясь в средствах, остановить их стихийное 
проявление, но едва ли можно сомневаться, что эти уто-
пические мечтания не смогут прочно осуществиться. Это 
неизбежно скажется с ходом времени, рано или поздно, 



ISSN 1728–2713 ГЕОЛОГІЯ. 3(62)/2013 ~ 43 ~ 

так как создание ноосферы из биосферы есть природ-
ное явление, более глубокое и мощное в своей осно-
ве, чем человеческая история" [3, с. 31, 32, 24; 4, p. 4].  

Итак, В.И. Вернадский в качестве определяющего 
"научного обобщения" своей теоретической модели 
(базового смыла "идеи единства человечества", исход-
ной "предпосылкой" ноосферогенеза) и несмотря на 
признание им вероятности "различного происхождения 
человеческих рас из разных видов рода Homo", а также 
крайне своеобразном словоупотреблении термина "ра-
са", к которым причисляются не только "белая и небе-
лая расы", но и, например, "польская" и "русская" [см.: 
5; 1, с. 212], называет биологическую особость челове-
ческого рода, его принципиальное отличие по сравне-
нию "со всем остальным живым". "Первой (предпосыл-
кой. – В.В.), – подчеркивает он, – является единство и 
равенство по существу, в принципе, всех людей, всех 
рас. Биологически это выражается в выявлении в гео-
логическом процессе всех людей как единого целого по 
отношению к остальному живому населению планеты". 
Свой дальнейший естественный импульс в развитии, 
охарактеризованный ученым "бессознательным", "идея 
единства человечества" получила вследствие того, что 
в результате перехода к производственной деятельно-
сти (земледелие, скотоводство и т.п.), устранения угро-
зы вымирания, обретения "возможности неограничен-
ного размножения" и планетарного расселения, а также 
"кровного смешения всех морфологически разных ти-
пов человека", появилась "возможность образования 
государственных структур". В целом, формирующееся 
"стихийно", еще "до его идеологического осознания" 
(религиозного либо философского), "единство челове-
ческих обществ, их общение и их власть" стали реаль-
ным проявлением "новой формы власти живого орга-
низма над биосферой". Тогда как такая "новая власть", 
уже в роли "основного фактора", окончательно утвер-
дилась "в геологическом эволюционном процессе соз-
дания ноосферы" [3, с. 28-29].  

Если лаконично фиксировать общественно-поли-
тические симпатии В.И. Вернадского в аспекте смыслов 
его "идеи единства человечества", то ученого можно 
признать предтечей в разработке во второй половине 
ХХ века идеологем и концептов постиндустриального 
общества, конвергенции, научной демократии, экспер-
тократии и т.п. В частности, он выступает не только 
оппонентом реального социалистического строя/ре-
жима и государственности, но и предстает убежденным 
сторонником такого "социального устройства", которое, 
согласно его верованию, будет воплощать принцип 
"свободы личности", обеспечит неуклонный рост "на-
родного богатства", "полное удовлетворение основных 
материальных потребностей человечества", избавит 
его от ненужных страданий" (воен, нищеты, голода, 
болезней и т.д.), и "при вселенскости науки" осущест-
вит "демократизацию государственной власти". В свою 
очередь, такое общественно-политическое продвиже-
ние сделает одной из главных целей "государственной 
политики и социального строя" всемерную ресурсную 
поддержку развитию науки, повышению статуса ученых 
в общественно-политической жизни, включая их пред-
ставительство во власти (как рекомендовала еще мо-
дель "идеального государства" Платона). Такой ход 
общественно-политической эволюции сформирует, в 
дополнение к "стихийному" развитию биосферы в ноо-
сферу, совокупность социально-политических детер-
минант, которые обеспечат целенаправленную, созна-
тельную, масштабную и организованную деятельность 
по "созданию ноосферы". Или, иными его словами, – 
"государственное проявление перехода биосферы в 

ноосферу", а также сделает реальностью "идею об 
едином государственном объединении всего чело-
вечества" [4, p. 8, 9].  

В конце концов, полагает В.И. Вернадский, благо-
даря начавшемуся утверждению научного понимания 
демократии (основанному не на социально-классовых, 
а, в общем-то, на абстрактно-гуманистических, понятых 
в кантовской традиции "общечеловеческих ценностях") 
"исторический процесс" уже "реально поставил 
идею государственного объединения всего чело-
вечества для создания и осуществления ноосферы 
– употребление всех государственных средств и
всей мощи науки на благо всего человечества" [4,
p. 11]. Последнее, как он отмечает, требует создания
"внегосударственных организованных форм мировой
научной среды" ("научного братства", нового "интерна-
ционала ученых") и даже "научного мозгового центра
человечества". Но прежде всего, этот этап развития
цивилизации нуждается в новой морали [4, p. 8]. Ее
понимание как системы ценностей, установок и преоб-
разующего воздействия на ход истории в определен-
ной мере сближает взгляды русского естествоиспыта-
теля с концепцией "этического социализма" (например,
неокантианцев Г. Когена, П. Наторпа, немецкого соци-
ал-демократа Э. Бернштейна), согласно которой опре-
деляющая роль в гармонизации общественной жизни
человечества, независимо от социально-классовой
системы, принадлежит принципам гуманистической
нравственности.

Исходя из текстуального пояснения В.И. Вернадс-
кого, мораль создания ноосферы должна быть космо-
политичной. В таком случае ее нормы и предписания 
полностью совпадут с научными. И хотя "интересы нау-
ки", пишет ученый, в первой половине ХХ века "отсту-
пили на второе место перед велениями социального 
или государственного патриотизма", они все равно яв-
ляются "общечеловеческими", выступая, таким обра-
зом, в качестве "максимальной силы создания ноосфе-
ры". И наоборот, "государственная мораль единого 
государства, хотя бы и социалистического", "не 
может удовлетворить критическую свободную 
мысль современного ученого", поскольку "побужде-
ния свободной человеческой, осознающей окру-
жающее, личности, глубже каких бы то ни было 
форм государственного строя" [4, p. 8]. Да и вообще, 
моральность ученого первична по отношению к госу-
дарственному строю и даже демократическому полити-
ческому режиму. Ибо: "Преходящая форма демокра-
тического политического строя является слишком 
легким поверхностным явлением для построения 
личной морали современного ученого, мыслящего 
о будущем" [4, p. 11]. 

Следует также отметить, что, как и в гердеровском 
представлении о сути "идеи единства человечества", в 
понимании В.И. Вернадского человек рожден для счас-
тья, а не для служения государству. Поэтому, провозг-
лашает он, необходимо отвергнуть всякий "государст-
венный или национальный патриотизм" и перейти к 
мировоззренческим установкам "планетарного мышле-
ния". К тому же, если "человек и в его индивидуальном 
и в его социальном проявлении теснейшим образом 
закономерно, материально-энергетически связан с би-
осферой" и "эта связь никогда не прерывается", т.е. 
согласно модели ноосферогенеза, он является продук-
том развития биосферы (а отнюдь не производной от 
общественно-политической или культурной особости 
человеческих сообществ), то его существование – 
"есть ее функция". В силу этого, новая стадия "в исто-
рии Земли", а не только "в истории человечества", – 



~ 44 ~ В І С Н И К  Київського національного університету імені Тараса Шевченка ISSN 1728-3817 

переход в ноосферу – требует того, что человек "и мо-
жет и должен мыслить и действовать не только в аспе-
кте отдельной личности, семьи или рода, государств или 
их союзов, но и в планетном аспекте" [3, с. 32]. 

В контексте означенных выше посылов и становит-
ся вполне объяснимым, что общественно-политические 
процессы и системы представляют для В.И. Вернадс-
кого научную ценность, главным образом, с точки зре-
ния их соответствия естественноисторическим. Однако, 
с другой стороны, такой концептуальный взгляд на раз-
витие человечества не нивелировал его гражданской 
позиции и гуманистических убеждений. В этом отноше-
нии весьма показательна оценка ученым в 1944 г. ха-
рактера Великой Отечественной войны: "Важен для нас 
еще факт, что идеалы нашей демократии идут в унисон 
со стихийным геологическим процессом, с законами 
природы, отвечают ноосфере. Можно смотреть поэто-

му на наше будущее уверенно. Оно в наших руках. Мы 
его не выпустим" [цит.по: 6, с. 11].  

Список использованной литературы 
1. Вернадский В.И. Из записок по польскому вопросу / Вернадский

В.И. Труды по всеобщей истории науки. – 2-е изд. – М.: Наука, 1988. – 
С. 211-213. 

2. Вернадский В.И. Кант и естествознание / Вернадский В.И. Труды 
по всеобщей истории науки. – 2-е изд. – М.: Наука, 1988. – С. 178-200.  

3. Вернадский В.И. Размышления натуралиста, кн II. Научная мысль 
как планетарное явление. – М: Издательство "Наука", 1977. – 193 с. 

4. [Электронный ресурс] Вернадский В.И.. Размышления натуралис-
та. Научная мысль как планетарное явление. – Режим доступа: 
http://bookz.ru/authors/vernadskii-vladimir/mysl/page-3-11-mysl.html 

5. [Электронный ресурс] Т.Б. Ремизова. Л.Н. Гумилев и В.И. Вернад-
ский о взаимовлиянии человека и биосферы. – Режим доступа: 
http://www.levgumilev.spbu.ru/node/197;  

6. Яншин А.Л. Предисловие / Вернадский В.И. Труды по всеобщей 
истории науки. – 2-е изд. – М.: Наука, 1988. – С. 11. 

Надійшла  до  редколег і ї  18 .0 1 . 13  

В. Вілков, канд. філос. наук, доц., А. Погорілий, канд. філос. наук, доц. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка, Київ

"ІДЕЯ ЄДНОСТІ ЛЮДСТВА" КОНЦЕПЦІЇ НООСФЕРОГЕНЕЗУ В.І. ВЕРНАДСЬКОГО  
В КОНТЕКСТІ ФІЛОСОФСЬКОГО ДИСКУРСУ ХХ СТОЛІТТЯ 

У статті запропоновано аналіз засадничих епістемологічних, філософських та політико-ідеологічних приписів інтерпретації 
В.І. Вернадським ідеї єдності людства. 

V. Vilkov, Cand. Sci. (Phylos.), Assos. Prof. A.Pogorily, Cand. Sci. (Phylos.), Assos. Prof.
Taras Shevchenko National University of Kyiv, Kyiv 

"IDEA OF THE UNITY OF MANKIND" OF V. VERNADSKY’S CONCEPTION OF NOOSPHEREGENESIS  
IN THE CONTEXT OF PHILOSOPHICAL DISCOURSE OF THE TWENTIETH CENTURY 

The article presents an analysis of the main epistemological, philosophical, political and ideological commitments of the V. Vernadsky's 
interpretation of the "idea of the unity of mankind"  




